DECLINAISON DE VIDE:
ESPACES ET LIEUX P&’BLICS

CHRISTIAN RUBY



Couverture, Zone de création d'amalgame, Margaux Moritz, Eva Prusiewicz,
performance collective, cd: Christoph De Barry



Contexte

Le Festival des arts mutants est un espace de
déploiement et de diffusion d'ceuvres artistiques
performancielles. Amalgame, 15e édition du festival,
constitue un laboratoire de rencontres et de réflexions
entre auteurs, amateurs, concernés et curieux.

Cette édition, déclinée en plusieurs soirées, interroge
'apparente congruence de notre univers, les tensions
et puissances d'attraction qui maintiennent une vision
du monde cohérente, mais échappe souvent a

une recherche approfondie.

L'association INACT et la Haute Ecole des Arts du Rhin
(HEAR) invitent le philosophe Christian Ruby a apporter
un éclairage théorique a la pratique de l'art performance
et ses influences dans l'espace public et le quotidien

de la ville.

L'objet de réflexion, lieu et espace public dans le cadre
de l'art vivant, interroge la spécificité de l'espace public,
de notre histoire artistique et esthétique, ainsi que les
notions politiques d'exercice, de trajectoire, d'archipel

et la nécessité de rendre intelligible le vide constitutif

du culturel et du politique - au sens du refus des absolus,
dogmes, clbtures.

Arthur Poutignat
Directeur artistique et co-fondateur

Page suivante, Christian Ruby, Conférence dans le cadre du festival des Arts Mutants 2025
3 cd: Christoph De Barry


https://www.inact.fr/archives/amalgame




Déclinaison de Vide: Espaces et lieux publics

Christian Ruby






7

Liminaire

Qu'il soit clair que cette intervention philosophique
se situe volontairement apres celle des artistes
dans les lieux publics de Strasbourg non pour imposer
la vérité de leurs performances mais parce que, dans
le rapport philosophie/ art, je privilégie toujours le voir
des ceuvres sur le commentaire, et m‘oppose a tout
discours autour d’ceuvres non-vues. En cela, je suis
heureux d’articuler mon propos aux performances
observées hier, ainsi d'ailleurs qu’a la visite des ceuvres-
protocoles exposées au musée des Beaux-Arts.

J’ajoute que depuis longtemps, ma maniere
de philosopher est centrée sur les notions politiques
d’exercice, de trajectoire et d’archipel, articulées sur
le cri dans les lieux et 'espace publics ainsi que
sur la nécessité de rendre intelligible le vide constitutif
du culturel et du politique, c’est-a-dire sur les processus
de travail contre soi (tant a l'échelle individuelle que
collective), de déprise de soi et de composition politique.
J’en poursuis actuellement le fil en ferraillant sur ce
qui est «public», sur ce que l'on met «en public» et
sur «le» public (au sens des spectateurs).

ci-contre, Cities Bodies, Giovanni Anastasia,
Live painting, cd: Christoph De Barry



L'approche

L'objet qu’Arthur m’a confié se déduit de la relation
potentielle des pratiques des performeurs et
de mon travail.

En dehors du fait que la notion de «performance»
- coincée dans le dictionnaire entre «perforers et
«perfusion» - est, dans la pratique artistique
contemporaineg, relativement a une société de
compétition, plus complexe a utiliser que les usages
indifférents ne le laissent entendre, les performances
artistiques effectives, dans les lieux publics, les lieux
matériels, durant ce festival par exemple, renvoient
a des réflexions centrales qui concernent non moins
'espace public, surtout a 'époque de lincrustation
des «promesses conservatrices» (ou du nationalisme
capitaliste autoritaire) dans les esprits et dans certains
pays du monde.

Pointons d’emblée quelques notations qui
intéressent le propos dont Arthur m’a donné la charge,
pour ce jour.

Sur le versant de la «réception» (je viens d’en
vivre), telle performance peut intervenir sur une place,
dans une rue ou une halle, comme une sorte de coup
de dés qui propose et/ou impose, pourquoi pas par
surprise, en brisant donc le temps quotidien, un écart
par rapport aux circulations, déambulations ou flaneries
de l'expérience urbaine ordinaire. Une rencontre
esthétique fortuite en somme, temporelle et spatiale,



imprévue, mais assez curieuse - et plaisante - pour
provoquer a la fois la détermination d’un présent par
arrét/'attrait et d’un lieu. Cette performance entraine
non moins des affects esthétiques des passants en
fonction des régimes d’identification qu’ils se font

de l'art, portant a l'interrogation et a la parole dans
les lieux publics.

Sur le versant «création», la méme performance
ne saurait étre interprétée, a l'instar du lieu commun
sur l'action picturale, comme une trace produite sur
une page blanche, puisque des lors que la performeuse
ou le performeur choisit de concevoir un événement
culturel pour et sur un tel lieu public, les caractéristiques
de cet exercice deviennent une question a dimension
multiple: sur l'autorisation de se produire ici ou la,
les reglements d’urbanisme locaux, l'accessibilité des
lieux publics, les identitarismes civils parfois sectaires,
le rapport aux partages sociaux, aux passants et en eux
aux générations, aux genres, aux approbations ou
invectives, qui peuvent étre suscités.

De méme que, du point de vue de la performance,
l'accroche aux lieux publics divers nie 'attache
contraignante aux lieux déterminés de l'art classique
(des églises aux musées), renforce un mouvement
nomade, et critique la hiérarchie des arts, de méme,
du point de vue des passants - puisque le passant
est 'aune a laquelle la vie urbaine se fait et se défait



ou se concentre en agglomérat vivant de l'attrait
momentané -, les performances publiques ouvrent
une sphere d’attention et d’exercice qui rend possible
une subjectivation et promeut des manieres de dire et
de faire qui ne confortent pas le « lieu » commun, ici
["habitude qui finit par coincer nos pensées dans

la servitude volontaire.

Il n"y a nulle révélation dans ce propos. Mais
linsistance sur une difficulté. D’une part le lieu visé,
dans lequel les artistes ou performeurs-euses en public
cherchent a délimiter, momentanément, un territoire et
un temps de l'art, est bien d’abord physique (telle rue,
telle place). J'insiste. Il implique par conséquent
l'organisation d’une ville et des présupposés de police.
C’est un lieu public. Il n’est pas un vide dans lequel errer,
car on s’y trouve aux prises avec des choses préalables
et des normes’. Ce lieu est ordonné 4 la politique (d’Etat
ou celle de la propriété), a la distinction public/prive,

il est plein et plein de sens.

D’autre part, ce qui s’y noue ou s’y dénoue
configure un espace d’expérience qui implique non
moins une décision des autorités locales, parfois un
enrblement dans le maillage du lien social et du territoire
social, ou dans son remaillage, s’il est détérioré, ainsi
que des exercices sensibles, proprement esthétiques,
et des échanges de parole au droit de la cité (polis).
C’est un espace public.

10



11

Certes, police et polis s’agencent autour des
performances. C’est connu. Ce qui est moins relevé,
c’est le double paradoxe qui les lie: le lieu public est
toujours déja plein - de personnes (cf. les tableaux de
Caillebotte, Monet), de choses (mobiliers urbains),
d’ceuvres en scenes de pouvoir (art public) et de cris -,
quoiqu’on parle a son sujet d’investir un lieu «vide» ;
'espace public a la réputation de nos jours d’étre vide,
alors qu’il ne cesse d’étre rempli de discours pleins de
bavardages et, pour ne pas parler ici de 'espace public
en ligne, de ces mots de personnels politiques,
d’influenceurs ou d’aboyeurs frappants auxquels
certain(e)s confient leur jugement politique en se
déresponsabilisant, notamment de la tache d’inventer
encore des possibilités de vie dans ce monde.

Cette traversée rapide de ce qui a été observé
hier dans les lieux publics de Strasbourg, signale
la nécessité de s’arréter sur les points suivants
de réflexion:

Espaces et lieux publics
Le vide et le faire commun

Le public n‘existe pas, il est a faire

1 Est-ce par différence que, dans son essai sur
l'espace théatral, Peter Brook décrit la scene
comme un espace vide a remplir: un comédien
se déplacerait sur un lieu vide, et tout un monde
se tricoterait dans son pas et dans l'ceil du
spectateur? Trop Simple!






Espaces et lieux publics?

Commencgons par un exercice sémantique auquel
on se dérobe généralement, non sans provoquer
des ambiguités et des difficultés politiques.

Certes, du point de vue lexical, chacun(e)

a remarqué que les termes choisis, lieux et espace
publics, sont unis par l'adjectif «public». Pour autant,
cela n"autorise pas a les confondre. Il convient donc
d’en apprécier la portée et les limites différentielles.

Du point de vue historico-politique, en premier
lieu, il importe de saisir que par et dans 'histoire
moderne de la constitution de ce qui réfere a «public®»,
c’est-a-dire depuis la Renaissance et la codification de
l'idée de démocratie et de république au sens moderne
des termes, l'existence publique renvoie a celle de
citoyennes (modérément) et de citoyens, et se réalise
dans la mise a disposition d’une certaine espece
d’espace, 'espace public, celui de la manifestation de la
parole visant la polis, et d’un autre type de lieux, ceux
physiques de l'aménagement urbain ou villageois.
Centralement, c’est donc aussi par cette différence gu’ils
sont réputés «publics», et qu’il convient de les penser
dans leurs advenirs par vides et cris communs (donc
leurs rapports).

L’'espace public, renvoie a une communauté
sensible et langagiere citoyenne, une structuration
institutionnelle et désormais étatique d’un espace de
paroles et d’échanges d’idées, entretenu par des moeurs

2 Cf. Bibliographie a inscrire: Paquot: Habermas,

ci-contre, Cities Bodies, Giovanni Anastasia, Arendt, Foucault, et les critiques Fraisse...
13 Live painting, cd: Christoph De Barry 3 Espace et Public politique



qui devraient étre consensuelles*: la civilité, l'attention,
la patience de 'écoute, la décence de la polémique?, etc.
Cet espace n’est pas, n‘est pas donng, il est a faire, et
constamment a refaire. Cela, méme si cet espace est
souvent devenu, par fait de nations, exclusif - et le soi-
disant débat sur le theme «qu’est-ce qu’étre francais ?»
n‘arrangeant rien.

Les lieux publics, lieux matériels d'usages civils
(rue, places, etc.), faits par les urbanistes, ne se déploient
pas moins sous certaines exclusives: autorisations
d’usages, notamment politiques, lieux de manifestations
et de cris, lieux occupés par les exclus, SDF, migrants
sans logement, lieux couverts aussi par l'idéal d’un
consensus évidemment problématique puisqu’énoncé
comme positif mais traversé par racisme, antisémitisme,
bancs inconfortables, manieres d’expulser, etc.

Sans doute pour en évacuer les interrogations,
les doutes et les suspicions, certains ont intérét a faire
régner la plus grande confusion sur cette distinction.

En effet, en embrouillant lieu et espace publics, il est
possible de faire croire qu’une seule réglementation
s'impose pour les deux, transférant ainsi les contraintes
de l'obéissance sécuritaire de l'un a 'autre. Cela facilite
aussi la méprise entre la liberté d’expression (au sens
de l'espace public, au sens politique) et le fait de dire
n’importe quoi dans la rue a sa voisine. A quoi s’ajoute
encore l'idée de brouiller U'espace public avec les

4 Sachant que le consensus n’est pas un accord
majoritaire, comme on le croit souvent, mais une
univocité de données sensibles, la configuration
d’un champ de perception commun, on s’apercoit,
comme le montre fort bien Jacques Ranciéere, que
le consensus supprime la politique... Le consensus
est prétention du discours dominant a valoir
comme discours commun.

5 Les maximes de la pensée élargie... Kant...

14



espaces vécus de la belle ame singuliere, des espaces
urbains restreints, etc.

En quoi, la distinction entre espaces et lieux
publics doit rester centrale au sein de la perspective
démocratique, sans pour autant tenter de la figer ou
congeler dans des essences immuables, des attributions
de fonctions uniformisantes, a 'aide du dictionnaire ou
non. Elle doit insister sur des modes de partages et des
frontieres sociaux, culturels et politiques différents, des
distributions des corps en places et en fonctions qui
peuvent se distordre®, mais sans empécher de les
penser.

Surtout qu’en fond de ces dimensions, se trouve
encore la question du «xcommun», de la définition de la
communauté que nous formons, de sa configuration, des
personnes qui en participent et en décident et des autres
qui crient a 'encontre des décisions des précédents,
et ainsi de suite. Or, plus les notions en question sont
figées, plus on voit bien que le résultat en est d’éliminer
la pensée des conflits (du dissensus) et des polémiques.

Disons, vous l"avez compris, que 'espace public
est un espace immatériel, qui n‘est pas matérialisé
comme places, esplanades, carrefours, tous ces poles
urbains qu’on peut traiter sous 'angle de la circulation,
de la majesté du pouvoir, du loisir, de la surveillance
vidéo-policiere. Il n‘est pas un contenant a remplir par
des objets ou des corps comme un lieu, une localisation,

6 Un partage du sensible. Qu’entendre par la?
Cf. Anecdote: «ils sentent mauvais», .... Bref,
'espace public gose un ordre des corps,
un mode de visibilité imposé, une forme

15 de visibilité, de dicibilité, de pensabilité.



avec limitation physique restreinte. L'espace public reste
toujours a faire, ce sont des paroles échangées, fussent-
elles criées, et des rapports qui ne se matérialisent

que dans des relations. Il peut se démultiplier, et doit
absolument envelopper le commerce des voix, des
migrations, des oppositions, ce dont rendent compte

les mouvements sociaux contemporains autour
d’imaginaires vivifiants cherchant a formuler

des expressions publiques, allant a 'encontre

du consensus’.

En ce sens, il n’existe pas d’espace public en soi
ni d’ailleurs de commun en soi (cf. ci-dessous), donné
quelque part ou originaire, pur et pouvant servir de
modele de référence absolu pour tout engagement
présent ou toute visée d’un futur.

Ce pourquoi je tente, comme d’autres collegues,
de faire exister un concept critique d’espace public,
autour de la notion de vide, afin de définir une possibilité
de communauté sans cesse nouvelle, mettant en
question et l'Etat et la forme actuelle de la communauté
et le primat du masculin en la ndtre, etc. Le concept
d’espace public doit inclure des mouvements effectifs,
des mouvements que 'on peut alors appeler proprement
politiques, dont la propriété est, a chaque fois,
d’entreprendre de reconfigurer cet espace par des
démonstrations, des cris, des scenes (Hannah Arendt,
Ranciere), des mises en ceuvre publiques de forces.

7 Comment ne pas penser a une analogie : la

construction dans les arts d’une multiplicité de

foyers artistiques au cours du XX et XXleme

siecles. Déplacements, décentrements, scissions, Ci-& droite, Comment dire...Une agora éphémere,
subversions, contaminations ont fait le lot de Alicia Jeannin, performance participative
l'espace artistique. cd: Christoph De BarryBarry 16






Le vide et le (faire) commun

Ces éléments rapides incitent a se méfier de stéréotypes
contemporains, notamment pour leurs conséquences.
Voici le plus inquiétant: celui selon lequel 'espace public
mais aussi le commun seraient des espaces donnés, par
essence vertueux, des espaces de citoyenneté porteurs
intrinsequement des vertus de 'échange interpersonnel
et d’une soi-disant transmission (version patrimoine ou
non).

Un espace parfois associé a tort au modele de
l'’Agora grecque (un modele lui-méme fantasmé: cf.
Vernant, Nicole Loreau,...). Un espace dont on gomme
le rapport a IEtat moderne. Bref, toute une série de
mythologies bien commodes pour imager une scene
délibérative publicisée merveilleuse, que, selon les cas:

- On croit réelle au point de vouloir la prolonger ;

- On appelle de ses veeux (reconnaissant qu’elle
n’existe pas);

- On croit perdue et que l'on voudrait retrouver ;

- On a vue ailleurs et qu’on veut importer...

18



Chacun de ces cas fait croire d’'une maniére ou

d’une autre que:

- «C’était mieux avant» et encourage tant de
discours sur la «comédie du pouvoir actuel»
pesée a l'aune du passé ;

- Nous avons acquis un espace public, mais il a
encore des défauts, c’est encore améliorable,
attendez, cela va se faire, ce ne sont que des
défauts techniques, corrigeables ; question
d’habileté des gouvernants ;

- Qu'il faut développer un humanitarisme de

la victime et de l'exclusion: il faudrait donc
renforcer l'intégration des exclus dans l'espace
public (ce qui suppose gu'il existe et qu’il n"ait
rien rejetél).



8 Cette perceptio

Chacun(e) de vous, a la faveur d’analyses
un peu courtes sur lesdites «incivilités», ou la «perte
des reperes», voire a la faveur de dénonciations injustes
de «la passivité des citoyens», a entendu prétendre
gu’il convenait ou conviendrait de renouer avec un sens
commun qui aurait eu lieu et qui pourrait servir de
modele pour un «renouveau». Et, comme artistes,
vous savez y entendre l'appel aux artistes et aux arts
pour pallier ces «défauts»® de nos contemporains par
des animations urbaines «restauratrices».

Or, d’un point de vue politique, il ne suffit pas
de disposer d’'un cadre commun, d’'un commun,
qui s’appellerait «public» sous forme de régime
de légitimité, d’espaces et de lieux. Il faut encore,
non pas que ce cadre soit rendu actif par des acteurs
privilégiés indiquant aux autres ce qu’ils doivent faire
en dénoncant leur «paresse et lacheté», mais
qu’on reconnaisse que ce cadre n’a de signification et
d’effectivité que si chacune et chacun le prend pour
ce qu'il est, une forme commune qui est sienne par
conquéte historique et par action permanente,
impliquant le travail sur soi de chacune et de chacun
(privé et public), le travail articulé a un régime de
gouvernement collectivement activé.

C’est la le statut du vide?, tel que je le pense,
dans une théorie politique possible de la démocratie,
de l'espace public et du commun, chacun congu comme

n du secteur culturel sous l'angle

du « développement » urbain engage un rappor

au soutien public.

Pour la majorité des producteur-rices de street

art, le soutien de l'Etat ou des collectivités 9 Dictionnaire: le vide est ce qui «ne contient
territoriales est en effet subordonné a la rien [...!, ce qui ne contient pas ce qu’il devrait
propension a présenter son art comme un normalement contenir. Espace libre de corps,

opérateur de valorisation territoriale, et non a d’objets ou de substance d’un quelconque type

justifier de la vale

ur intrinseque de celui-ci. et grand manque» 20



21

a faire. Sous forme, si 'on veut, d'un paradoxe pratique,
celui de la nécessité de comprendre que ce qu’on nous
présente constamment 'est dans de faux pleins satisfaits
d’eux-mémes, alors que le présent et l'avenir sont
toujours vides et doivent le rester. Qu’il importe de le
reconnaitre afin de proposer sans cesse 'ouverture vers
des projets constamment a refaire. Ce qui rend compte
aussi d’un autre paradoxe: en tant que modernes,
nous sommes habitués a percevoir le monde comme
défectueux, a partir de l'image d’un monde traité comme
la copie d’'un monde parfait disparu que nous devons
aider a revenir, ou sous la perspective d’un progres
a accomplir, alors que nous adorons l'immédiatement
donné. Alors que nous devrions percevoir le commun
non comme défectueux par rapport a un modele, mais
comme a corriger en permanence face aux problemes
que nous rencontrons.

Nous sommes ici a la croisée de notre époque
et des performances contemporaines. Apres l'ere
des grands schémas d’explication du monde, fondés
essentiellement sur des théories disposées autour
de fleches (le progres, la société sans classe, un monde
parfait...), est venue l'eére de la déconstruction dite
postmoderne (tout se vaut, rien ne vaut), en méme temps
que celle des théories du liquide, des écumes, et autres
états gazeux, etc. Apres l'ere de 'assise réciproque du
capitalisme et de la démocratie, le capitalisme a décidé



de se passer de la démocratie (mais pas de I'Etat).
Apres les morales du débat se sont installés la haine et
le mensonge publics appelés curieusement «ere de la
post-vérité». Apres les organisations politiques de l'unité
par surplomb est venu le populisme.

Au lieu de nous demander si la situation actuelle
ne serait pas porteuse de nouveaux horizons a
engendrer, pour peu que les protagonistes eux-mémes
acceptent de travailler autrement et de croiser leurs
approches et leurs méthodes aux fins de fécondation
réciproque et commune, nous nous angoissons autour de
scansions réactives, nous nous laissons tomber dans des
jeux d’opposition figés entre des rhétoriques trop bien
rédées. Elles se déplacent d’un conservatisme
uniformisant: revenons a la transmission et au
patrimoine, restaurons des liens entre les générations,
réenchantons le monde et la ville, etc. aux tenants d’une
dispersion sans rapport au public: individualisme, leurre
d’une souveraineté du «moi», etc.

Or, c’est bien cette situation, les rapports sociaux
actuels qu'il faut prendre a bras-le-corps. Sans doute un
détour par la relecture de Nicolas Machiavel ne serait-
elle pas inutile, lui qui a fait du vide le coeur de sa
réflexion, montrant que, dans un monde défait de toute
garantie imposée par le poids du religieux d’Eglise, le
vide regne sur toute conjoncture, la politique revenant a
convertir le vide en un possible. Mais le vide est difficile

10 C’est pourtant ce réle de I'Etat, certes
changeant, et de la puissance Fublique

qui permet de comprendre le lien contradictoire
qu’entretiennent économie de marché et
capitalisme. En effet, 'économie de marché

ne peut exister et a fortiori fonctionner en tant
que telle, c’est-a-dire selon les principes lipéraux,
que lorsque le marché a été institué par l'Etat



23

a aborder, car il est des vides qui sont des pleins.
Pourtant, ce qui a pris une fois peut se défaire.

Et U'exigence faite aux citoyennes et citoyens est

de penser ce qui est a faire, un commun qui n‘est pas
et n‘est jamais, grace a ce vide constitutif impliquant
des «faires».



oo e, A
g3 ﬁ ; . X .. | .

—
; _‘! E
\




Le public n‘existe pas, il est a faire

Dernier horizon de mon intervention, pris dans la méme
logique.

Il consiste a passer du public en général -
ce moteur central de la modernité démocratique -,
au public spécifique des arts et de la culture. Au vu
des enjeux que nous connaissons tous ici, c’est un
élément central. Une certaine fiction du «public»
alimente le faux motif invoqué par des personnels
politiques pour diminuer des crédits culturels a l'aune
des spectacles vus par les autorités et non du travail
fourni au cours du temps: pas assez de public, ou est
le public populaire, etc., dit-on? Entre quantité et
essence, entre une quantité qui sert de mesure a
des finances, et une essence qui sert de discriminant.

L’'idée d'une définition d’essence de ce que serait
un public est absurde.

Il faut cesser de parler du public inconsidérément.
Et il faut cesser d’en parler en termes d’essence. Comme
si le public (des arts et de la culture) existait. Comme si
le public en question relevait d’une essence.

Il faut aussi cesser d’en parler en le morcelant:
jeune, adulte, campagne, ville... en le traitant comme un
objet qui se trouverait la: dans les jeunes, les adultes,

a la campagne, a la ville...

Car tracer une délimitation du public en soi et
en enregistrer l'identité ou lui en conférer une, c’est
renoncer a comprendre que «public» désigne

Zone de création d'amalgame, Margaux Moritz, Eva Prusiewicz,
25 performance collective, cd: Christoph De Barry



un rapport et non une entité.

Si 'on veut approcher le public, il faut respecter
au moins trois caractéristiques: rapport, hétérogenéite,
collision culturelle... Le public n‘existe qu’en rapport
avec les ceuvres... Ce qui le montre au mieux: la censure,
ou les demandes de censure des ceuvres. Rappelons en
effet que censure ou demande de censure impliquent
que le censeur se réserve le droit de voir. Il verse du
c6té de ce que pourrait étre un public, mais refuse qu’un
public se forme.

Et ces censures ou demandes de censure
prouvent évidemment a contrario qu’il n‘est de public
que celui qui est en rapport avec les ceuvres.

ILimporte donc de remarquer ceci: non seulement
le public n‘est pas, il est a faire, mais il n’est pas de
public des arts hors de ce voir (ou avoir vu'!), de
'examen - qu’il soit appris soit par des ceuvres, soit par
l'intermédiaire d’institutions (famille comprise) - des
formes sensibles de 'ceuvre ou de son sujet, et de
l'échange des paroles ; il n‘est pas non plus de
considération politique possible a l'endroit d’une ceuvre
si on ne 'a pas vue, dans la mesure ou l'ceuvre d’art
releve d’un voir ou d’un écouter ; et enfin, il n'est pas de
politique décisive vis-a-vis de 'ceuvre si on ne s’ancre
pas dans sa politicité, sa maniere de proposer des
découpages du visible et du dicible, sa maniere de
dénouer par exemple les modes de visibilité et les

11 Il est des situations dans lesquelles on peut
arler des ceuvres en leur absence, parce qu’on
es a vues auparavant Cf. L'exemple des camps
de concentration et d’extermination : Charlotte
Delbo, Jean Cayrol... racontent comment ony
parlait ou echangealt sur des ceuvres d’art et
on opposait la mémoire des ceuvres a la grisaille
des camps.

12 Il convient de rappeler que les ceuvres sont
soumises a plusieurs types de régles : des regles
autonomes (d’origine artistiques), de regles de
reconnaissance de l'a partenance au champ de
'art et des regles heteronomes (d’origine sociale).

26



hiérarchies sociaux-esthétiques, les genres ou les formes
artistiques et leur assignation a la représentation de
certains sujets. Toute autre politique, y compris la
censure, reste extérieure a l'ceuvre - mais pas forcément
a l'Art, s’il s"agit la des institutions, du «monde de l'art».
Un discours politique véritable sur des ceuvres requiert
donc de les voir (ou avoir vues) et d’en avoir saisi
la teneur ; ce qui n‘interdit pas au citoyen(ne) de
protester - accusateur civil professionnel ou citoyen
vigilant - mais cela déplace sa parole de la question de
la politicité de l'ceuvre au réle des arts dans la société'?,
Avoir vu une ceuvre, dont on peut ne pas
apprécier alors la teneur, implique la possibilité d'une
discussion sur ce qu’‘on a vu, ce qui est donné a vair,
et la politicité de l'ceuvre, en sortant du théatre,
du cinéma ou du musée. Il s"agit bien la d’'un commun
vif et partageable. L'ceuvre entre alors dans la parole
échangée, dans la parole publique. Elle devient souvent
une ceuvre mentale partagée au-dela du public des arts,
parfois sous forme de rumeur, parfois sous forme
de diatribe publique, de critique virulente, parfois encore
sous forme de projets pédagogiques', qui ne le sont
vraiment que s’ils renoncent a des pédagogies
de surplomb™.
Prudence de conclusion sur ce troisieme moment
de réflexion. Que les termes employés ne sont pas
restrictifs. Tout n’est pas résolu par le voir, soulignons-le

14 La question des médiatrices/eurs est décisive.
Et le risque : noyer le regard des spectateurs dans

13 Outre la pédagogie scolaire républicaine, des explications au point de ne pas regarder les
'Education artistique et culturelle, les efforts des ceuvres ; virer au tourisme de l'art ; « L'ceuvre
acteurs et comédiens, des milieux culturels et est bien « vue » ou « entendue », mais vue ou

des institutions (dont les conditions matérielles entendue a travers le prisme du panneau ou du
d’accueil du public) par lesquelles une certaine uide q[ui indique « ce qu’il faut voir » ou « ce 3u’il
promotion d’une éducation des citoyens/ aut entendre » (Bernard Seve, Les Matériaux de

27 citoyennes est impulsée. l'art, Paris, Seuil, 2024, p. 409).



pour ne pas exclure du raisonnement les installations,
des ceuvres a protocoles, etc. et rappeler que 'essentiel
est aussi le passage a la parole, trop souvent confisqué,
dans la référence aux ceuvres.

*kkk

Il est certain par conséquent qu’il est possible de trouver
dans les arts, une autre idée du commun et de la
communauté que ce qu’on en suppose habituellement.
En loccurrence, constamment, de nouvelles découpes...

- Elle met en indétermination toutes les formes figées ;
- Elle déspécifie les lieux ;

- Elle réagence matériellement des signes, des images,
des rapports entre ce qu’on voit et ce qu’on dit...
(partages du sensible....);

- Elle engage des processus de transformation des

perceptions, des langages, des comportements, et
écarts qui constituent des subjectivités nouvelles... ;

28



29

- Elle met en question les applaudissements ou les
attentions a la seule visibilité imposée ;

- Elle produit des regles non validées par leurs effets
(ou une expérience de déreglement des sens,
dirait Rimbaud);

- Elle engendre des troubles symboliques en produisant
des écarts...

Ce serait sans conteste tout cela qui nous nourrirait
de l'idée d’un commun qui n’est pas encore «fait».






Remerciements
L'association INACT remercie tous ces
bénévoles, artistes, auteurs et contributeurs
qui ont permis la réalisation de l'édition 2025
du festival des Arts Mutants - Amalgame.
En particulier a
Christian Ruby pour sa générosité
Les bénévoles:
Hélene, Catherine, Michel, Hanna, Liliana,

Stéphane, Quentin, Sanghee, Antje, Jens

Graphisme:
Arthur Standaert

Cet ouvrage est sous licence
créative common attribution
pas d'utilisation commerciale

@@@@@

Edition: Association INACT

www.inact.fr

Cifc]t‘prés, Comment dire...Une agorct éphémere, Alicia Jeannin,
31 performance participative, cd: Christoph De Barry


http://www.inact.fr 




